
1 
 

NAME IN HEBREEUS 
 

 
In hierdie skrywe kyk ons meer na name as beskrywend van karakter en outoriteit met die oog 
op verwarring i.v.m. mens se geloofslewe voordat daar ‘n bewustheid was van dit wat ons 
tradisioneel gekontamineerd geërf het.   
 
Daar kom vrae in sommige gemoedere op.  Mense kan wonder of gebede wat gebid is, geldig 
sou wees as dit nie volgens die Herstelde Naam is nie, maar in die Naam van ‘Jesus’ gebid is. 
 
NAME IN DIE WOORD 
 
In die Woord sien ons dikwels hoe ‘n naam verteenwoordigend was van die rol wat die persoon 
gespeel het.  Name het dus karakter en outoriteit gesimboliseer. 
 
‘n Goeie voorbeeld van die Hebreeuse taal se funksionele beskrywings kan gevind word in die 
woord ‘ִאַיל’ (ajiel).   
 
Hierdie woord word op baie maniere vertaal in die Skrif, bv.  ... 
 

“terpentynboom/eikeboom, ram, magtiges en deurposte”.   
 
Hoe is dit moontlik?  Wanneer ons ‘n paar skrifte waarin die woord ‘ajiel’ voorkom ondersoek, 
word dit meer duidelik. 
 

1. Gen. 22:13  “En toe Abraham sy oë opslaan, sien hy meteens ‘n ram wat agter in die bos 
met sy horings vasgeraak het.  En Abraham het gegaan en die ram geneem en dit as 
brandoffer in die plek van sy seun geoffer.” 

 
2. Eseg. 40:14  “Ook het hy die deurposte gemaak:  sestig el;  en die voorhof, al rondom 

die poort, het gekom tot by die deurposte.” 
 

3. Jes. 1:29  “Want hulle sal in die skande kom weens die terpentynbome (‘oaktrees’ in die 
die KJV) waar julle behae in het, en julle sal rooi van skaamte word oor tuine wat julle 
verkies het.”     
 

4. Ex. 15:15  “Toe is die stamhoofde van Edom verskrik, bewing het die magtiges van Moab 
aangegryp.  Al die inwoners van Kanaän het gebewe.” 

 
Die oorspronklike betekenis van die woord ‘ִאַיל’ (ajiel) is:  ‘sterk leier’.   
 

 Die eikeboom is die hardste en sterkste in die bos,  

 die ram is die sterkste leier van die kleinvee.   



2 
 

 ‘n Deurpos is ‘n sterk pilaar wat die strukstuur ondersteun.   

 Die magtiges is sterk leiers van die gemeenskap. 
 
Die vertalers moes in die gemelde teksverse wat in ‘n oosterse perspektief geskryf is, die 
woorde verander en vertaal met iets wat die westerse mens kan verstaan.  Daar is dus verskeie 
maniere waarop die oosterse teks vertaal kan word, daarom verskil vertalings ook van mekaar. 
 
In Ps. 29:9 word ’ לָהאַיִִ ’ (ajielah), wat die vroulik van ’ִאַיל’ (ajiel) is, verskillend vertaal in 
verskillende Bybels. 
 
In die 1953 Afrikaanse vertaling lui dit so:   
 

“Die stem van die HERE (JaHUaH) laat die takbokke lam en maak die bosse kaal; ......” 
 
In die NIV lui dit as volg: 
 

“The voice of the LORD (YHWH) twists the oaks .....”  
 
Ons sien vandag geen ooreenkoms tussen ‘n takbok/wildsbok en ‘n eikeboom nie, maar vir die 
oosterse denke is dit dieselfde, want albei is funksioneel ‘sterk leiers’. 
 
‘n Meer letterlike vertaling van die vers sou wees:   
 

“Die stem van JaHUaH laat die sterk leiers draai (‘twist’).” 
 
Wanneer mens dus die Woord lees, moet mens ook fokus op die funksie van ‘n objek, of die rol 
van ‘n persoon.   
 
Hebreeuse name het meestal hulle betekenisse verloor in vertalings.  Die Hebreeuse woord 
 .beteken ‘mens’ en is ook die naam van die eerste mens, Adam ,(adam) ’אָדָם‘
 

Gen. 2:7  “En JaHUaH Elohiem het die mens (adam) geformeer uit die stof van die aarde 
en in sy neus die asem van die lewe geblaas.” 

 
‘n Vertaling kan nie vir mens aandui wat die Hebreeus impliseer met die teks nie. Wanneer ons 
die Hebreeuse woorde terugplaas in die vers, lees dit as volg: 
 

“En JaHUaH Elohiem het die adam (mens) gevorm uit die stof van die adamah 
(aarde/grond).” 

 
Dit beeld duidelik uit dat die ‘mens’ en ‘grond’ met mekaar verband hou (“adam” en 
“adamah”).  Daar is ‘n duidelike woordspeling in die Hebreeus wat nie vertaal kan word nie. 
 
Nog voorbeelde van name in Hebreeus en hulle konteks is Kain en Set. 



3 
 

 
Gen. 4:1  “............... en sy het swanger geword en Kain gebaar en gesê:  Ek het ‘n man 
verkry (ge-‘kain’) ...”  

 
Gen. 4:25  “.... en sy het ‘n seun gebaar en hom Set genoem.  Want, het sy gesê, God het 
my ‘n ander kind geskenk in die plek van Abel...” 

 
In Hebreeus sou dit lees:  
 

“ ... en sy het ‘n seun gebaar en hom Set (om te plaas) genoem, want Elohiem 
het ‘n ander kind ge-‘set’ (geplaas) in die plek van Abel.....”   

  
Ons sien die woordspeling ook met die naam van “Noag” en “Peleg”. 
 

Gen. 5:29  “en hom Noag genoem, want hy het gesê:  Dit is hy wat ons sal ‘noag’ (troos, 
rus gee) .....” 

 
Gen. 10:25  “En vir Heber is twee seuns gebore;  die naam van die een was Peleg, want 
in sy dae het die aardbewoners verdeeld geraak (ge-‘peleg’ ); ” 
 

Ons sien dus dat daar werklik dinge is wat nie na regte vertaal kan word nie.  Die kostelike 
gespeel met woorde is onvertaalbaar.   
 
DIE WOORD ‘NAAM’ IN HEBREEUS 
 
Die Hebreeuse woord vir naam is ‘shem’ (ם  ,Hoewel ‘shem’ die betekenis van ‘naam’ het  .(שֵׁ
kan die betekenis van ‘shem’ ook geïnterpreteer word as:   
 

“roem, beroemd, eer, bekend of verslag”.   
 

Hierdie woord het dus ‘n wyer betekenis in die antieke Hebreeuse taal. 
 
Sonder om grammatikaal baie tegnies te raak, kan ons na ‘n paar woorde kyk wat duidelik in 
hulle spelling en vorming ‘familie’ is van die woord ‘shem’, naamlik:   
 

 asem,  

 hemele en  

 die droë wind. 
 

1. Asem 
 
Die woord vir asem is:  neshamah ( מָָׁנ ִ השָׁ ).  Die middelste twee van die vier Hebreeuse 
konsonante, is duidelik dieselfde as in ‘shem’ (ם  .Hierdie woord word gebruik in Gen  .(שֵׁ
2:7. 



4 
 

 
“En JaHUaH Elohiem het die mens geformeer uit die stof van die aarde en in sy 
neus die asem van die lewe geblaas.  So het die mens dan ‘n lewende siel 
geword.” 

 
Ons begrip van ‘asem’ is slegs om lug in die longe in te asem en uit te asem, maar wat sê 
Job in Job. 32:8. 
 

“Maar dit is die Gees in die mens en die asem (neshamah) van die Almagtige wat 
hulle verstandig maak.”  (Engels:  ‘teach them’) 

 
Ons kan dalk nie dadelik verstaan dat ‘asem’ verstandig maak of onderrig nie.  Die 
‘asem’ van die beide die mens en Elohiem het die vermoë om gedagtes en emosie oor 
te dra. 
 

2. Hemele 
 
Die woord vir hemel is ‘shamah/shamajiem’ (שָמַייִם).  Dit beteken die hemel (‘sky’) of 
‘die plek van die winde’.  Dit word altyd in die meervoudsvorm gebruik: shamajiem’ 
 .se konsonante binne-in die woord herken word (שם) ’Weereens kan ‘shem  .(שִָמַייִם)
 

Gen. 1:1  “In die begin het God die hemel en die aarde geskape.” 
 
Die Hebreër sien ‘neshamah’ (asem) en ‘shamah’ (lug of hemel), as sinonieme.  Die 
‘neshamah’ is die asem/wind van ‘n mens, terwyl die ‘shamah’ die asem/wind van die 
lug of die hemele is.   
 
Net soos wat die ‘asem’ (neshama) kan onderrig, kan die hemele ‘shamajiem’ ook praat 
in Ps. 97:6. 
 

“Die hemele (shamajiem) verkondig sy geregtigheid, en al die volke sien sy 
heerlikheid.” 

 
3. Droë wind 

 
Die woord vir ‘n droë wind is ‘shamam’.  So ‘n droë wind veroorsaak dat ‘n woestyn of ‘n 
wildernis gevorm word.  ‘n Wildernis is ‘n plek van verlatenheid.  Dit word in Jer. 12:10-
11 uitgebeeld. 
 

“Baie herders het my wingerd verniel, hulle het my stuk land vertrap, hulle het 
my begeerlike stuk land ‘n woeste wildernis (shemamah , מָמָה  gemaak, hulle (שְׁ
het dit ‘n wildernis (shemamah, מָמָה  gemaak;  dit treur voor My, verwoes  (שְׁ
(shamam ,מָם מָם ,die hele land is verwoes(shamam  ;(שַׁ  omdat daar niemand ,(שַׁ
is wat dit ter harte neem nie.” 



5 
 

 
Wanneer droë winde deur die woestyn waai, word enige vogtigheid wat in die grond is 
verwyder.  Dit veroorsaak dat die woestyn dor en droog word.  ‘Shamam’ en 
‘shemamah’ is dus droë en dor plekke wat gevorm is deur ‘n droë wind. 
 

SHEM 
 

Elkeen van die bogenoemde woorde wat familie is van die woord ‘shem’, het die basiese 
betekenis van ‘wind’.   
 

 ‘Neshama; is die wind of asem van ‘n mens,  

 ‘shamajiem’ is die wind van die hemel en  

 ‘shemamah’ is die verwoesting wat veroorsaak word deur ‘n droë wind 
 

Ons kan dus aflei dat die eertydse Hebreeuse betekenis van ‘shem’ wind of asem is. 
 
Die ‘shem’ (ם  van ‘n mens is sy asem, maar in die Hebreeuse denke is dit die wese of (שֵׁ
karakter van die individu.  Die aksies van ‘n persoon sal altyd betrekking hê op sy karakter.  
Daaruit kan ons verstaan dat: 
 

“die ‘shem’, die asem en die plek van oorsprong is van al die aksies van ‘n persoon”.   
 
NAME EN TITELS 
 
Ons maak onderskeid tussen name en titels, maar dit gaan ook oor karakter.  ‘Koning Dawid’ is 
dus nie net ‘n titel met ‘n naam agterna nie, maar ‘koning’ en ‘Dawid’ is ook albei 
karaktertrekke. 
 
Die naam ‘Dawid’ beteken letterlik ‘Geliefde’ of ‘iemand wat liefhet’.  Die woord ‘meleg’  
beteken ‘heerser’ of ‘iemand wat heers’.  Beide ‘liefhê’ en ‘heers’ is beskrywend van Dawid se 
karakter.   
 
Die frase ‘Koning Dawid’, kan ook dan verstaan word as: 
 

“Die een wat heers is die een wat liefhet”.   
 
Dit bring dan ook ‘n ander beeld uit as wat baie van ons gehad het.  Dis ook ‘n baie gepaste 
naam vir ‘n koning van Israel, veral as daar in ag geneem word dat JaHUsha as ‘Geliefde’ 
aangespreek is deur Sy Vader (Matt. 3:17) en dat Hy MelekTzadek is, Koning van Geregtigheid 
en Hy is die uitdrukking van die liefde van Elohiem tot redding van die wêreld (Joh. 3:16). 
 
IN GEBEDE 
 
Dit is ‘n algemene gebruik om mens se gebed af te sluit met:  ‘in die naam van JaHUsha/Jesus’ 



6 
 

Dit word gebaseer op verse soos Joh. 14:13 en Joh. 16:23. 
 

Joh. 14:13  “En wat julle ook al in my Naam mag vra, dit sal Ek doen, sodat die Vader in 
die Seun verheerlik kan word.” 

 
Joh. 16:23  “En in daardie dag sal julle My niks vra nie.  Voorwaar, voorwaar Ek sê vir 
julle, alles wat julle die Vader sal vra in my Naam, sal Hy julle gee.” 

 
Dis meer as om net jou gebed met ‘n refrein of ‘n formule af te sluit.  Volgens die hoek van ons 
bespreking, naamlik ‘karakter en outoriteit’ sou dit toepaslik wees om te sê dit gaan ook oor die 
gees waarin die gebed gedoen word.   
 
Volgens die begrip van die betekenis van ‘shem’ (naam), kan ons ook aflei dat ons volgens die 
karakter en outoriteit van JaHUsha moet bid.  Hy het vir ons ‘n voorbeeld van so ‘n gebed 
gegee, naamlik die Onse Vader (Matt. 6).   
 
Sy karakter is:   
 

“Hy is die Verlosser”. 
 
GEBEDE VAN DIE VERLEDE  
 
Dis waarom ons gered kon word, al het ons nie JaHUaH of JaHUsha se ware Naam of die 
uitspraak daarvan geken nie.  Die oomblik wat jy Hom as Messias, as Seun van die Vader wat vir 
ons gesterf het as Verlosser erken en aanvaar het, was die saak uitgemaak. 
 
Mens het Hom in Sy karakter en aard korrek waargeneem en dit het die deurslag gegee.  Hy het 
gekom om te red en nie te oordeel nie en het self vir ons die oordeel op Hom geneem, sodat 
elkeen wat in Hom glo nie verlore sal gaan nie maar die ewige lewe sal hê (Joh. 3:16). 
 
SLOT 
 
Ons kan dus nie enige belydenis in twyfel trek wat in opregtheid gedoen is met die oog daarop 
dat JaHUsha ons skuld gedra het nie, al was dit op daardie tydstip gedoen in die naam van 
‘Jesus’ nie.   
 
Die korrekte Naam van JaHUaH is baie lank gelede vanuit die Skrif verwyder tydens Juda se 
ballingskap na Babilon, en so het dit deurgedring tot alle vertalings.   
 
JaHUsha het ook net soos Josef wat ‘n tipe van Hom was, ‘n ander naam gekry waarmee Hy 
wêrelwyd geassosiëer word in die Christendom.  Maar net soos Josef onder sy Egiptiese naam 
die wêreld van daardie tyd ‘gered’ het deur koring/brood te voorsien, net so het JaHUsha 
gedoen, al het hy ‘n naam gekry wat die wêreld vir Hom gegee het.  Josef het hom egter daarna 



7 
 

aan sy broers openbaar en hulle sou hom nie op sy Egiptiese naam genoem het nie.  So is ons 
ook op die tydstip waar JaHUsha Hom aan ons, sy familie, openbaar en dit sluit Sy Naam in. 
 
Tog beteken dit nie dat geeneen van ons of ons voorouers wat in die naam van ‘Jesus’ gebid 
het, se gebede bevraagteken moet word nie.  Josef het steeds onder sy Egiptiese naam 
koring/brood tot redding voorsien.  Dit hang alles net af of die Messias se Verlossingswerk 
aanvaar is of nie. 
 
Dit is nogtans ons verantwoordelikheid om in die lig te wandel van waarheid wat geopenbaar is, 
na die beste van ons vermoë sodat ons kan saamwerk aan die wederoprigting van alle dinge 
(Hand. 3:21) om sodoende te kan herstel wat herstel moet word.  Die Skrif koppel die Naam 
van JaHUaH aan diè van JaHUsha deur Jes. 45:23 en Fil. 2:9 – 11.  Dit is eintlik net een Naam. 
 
JaHUaH is aan die woord: 
 

Jes. 45:23  “Ek sweer by Myself:  geregtigheid gaan uit my mond, ‘n woord wat nie 
herroep word nie:  dat voor My elke knie sal neerbuig, by My elke tong sal sweer.” 
 

Dieselfde stelling van Jes. 45:23 word in Filippense gemaak oor JaHUsha:  
 

Fil. 2:9 – 11  “Daarom het Elohiem Hom ook uitermate verhoog en Hom ‘n naam gegee 
wat bo elke naam is, sodat in die Naam van JaHUsha sou buig elke knie van die wat in 
die hemel en wat op die aarde en die wat onder die aarde is, en elke tog sou bely dat 
JaHUsha Messias die Meester is tot heerlikheid van Elohiem die Vader.” 

 
Maar onthou, JaHUsha het nie gekom om te veroordeel nie, maar om te red. 
 

Joh. 3:17  “Want Elohiem het Sy Seun in die wêreld gestuur nie om die wêreld te 
veroordeel nie, maar dat die wêreld deur Hom gered kan word. 
Hy wat in Hom glo, word nie veroordeel nie;  maar hy wat nie glo nie, is alreeds 
veroordeel omdat hy nie geglo het in die Naam van die eniggebore Seun van Elohiem 
nie. 
En dit is die oordeel:  dat die lig in die wêreld gekom het, en die mense het die 
duisternis lewer gehad as die lig;  want hulle werke was boos. 
Want elkeen wat kwaad doen, haat die lig en kom nie na die lig nie, dat sy werke nie 
bestraf mag word nie. 
Maar hy wat die waarheid doen, kom na die lig, sodat sy werke openbaar kan word, dat 
hulle in Elohiem gedoen is.” 

 
Ons pas dus herstelde waarhede toe, sonder om dit wat verkry is in die verlede, te verloor.  Bou 
net voort met die Waarheid.  
 
JaHUsha het in daardie tyd wel aan Sy dissipels die Naam van die Vader geopenbaar (Joh. 17:6, 
11 – 12, 26). 



8 
 

 
Joh. 17:26  “En Ek het U Naam aan hulle bekend gemaak en sal dit bekend maak, sodat 
die liefde waarmee U My liefgehad het, in hulle kan wees, en Ek in hulle.” 

 
As iemand egter Hom aanvaar as Messias en Verlosser soos Sy karakter en Verlossingswerk 
uitgebeeld is in die Skrif, veral die Nuwe Testament, sal so ‘n persoon wel gered word, soos wat 
meeste van ons ervaar het.   
 
Met Sy eerste koms het Hy gekom om te red en nie om te veroordeel nie en is nou ons 
Hoëpriester wat vir ons steeds intree (Heb. 4:14 – 16). 
 

Rom. 8:34  “Wie is dit wat veroordeel?  Messias is dit wat gesterf het, ja, meer nog, wat 
ook opgewek is, wat ook aan die regterhand van Elohiem is, wat ook vir ons intree.” 

 
Is dit nie die Messias in wie ons geglo het toe ons gebid het nie? 
 

0-0-0-0-0-0-0 
 
 

AndriYaH 
Desember 2016 
 
Bron:  Jeff A. Benner, His Name is One 

 
 


